Fraternidad Sacerdotal San Pio X

&
oo PX

COMUNICADO
DE LA CASA GENERALICIA

Durante la reunion celebrada el pasado 12 de febrero entre el Padre Pagliarani, Superior
General de la Fraternidad Sacerdotal San Pio X, y Su Eminencia el Cardenal Victor
Manuel Fernandez, Prefecto del Dicasterio para la Doctrina de la Fe, organizada tras el
anuncio de las futuras consagraciones episcopales para la Fraternidad, este ultimo
propuso «un camino de didlogo especificamente teoldgico, segiin una metodologia muy
precisa, [...] para poner de relieve los minimos necesarios para la plena comunion con la
Iglesia catodlica», condicionando este didlogo a la suspension de las consagraciones
episcopales anunciadas.

A peticién del Prefecto del Dicasterio, el Superior General present6 esta propuesta a los
miembros de su Consejo, y se tomo el tiempo necesario para evaluarla.

El 18 de febrero, el Padre Pagliarani envi6 su respuesta por escrito al Cardenal,
acompafnada de varios anexos y firmada por los cinco miembros del consejo general.

Dado que la cuestion es ahora de dominio publico, a raiz del comunicado publicado por
la Santa Sede el 12 de febrero, parece oportuno hacer publico también el contenido de
esta carta y sus anexos, a fin de permitir a los fieles interesados conocer con precision la
respuesta dada.

El Superior General confia esta situacion a la oracion de los miembros de la Fraternidad
y de todos los fieles. Pide que el rezo del rosario, asi como los sacrificios del tiempo de
Cuaresma que comienza, se ofrezcan especialmente por el Santo Padre, por el bien de la
Santa Iglesia y para preparar dignamente las almas para la ceremonia del 1 de julio.

Menzingen, 19 de febrero de 2026

Casa Generalicia — Schloss Schwandegg — CH-6313 Menzingen ZG - T. +41 41757 10 50



Carta del Padre Pagliarani
al Cardenal Fernandez

Menzingen, 18 de febrero de 2026
Miércoles de Ceniza

Eminencia Reverendisima,

Ante todo, le agradezco haberme recibido el pasado 12 de febrero, asi como haber
hecho publico el contenido de nuestro encuentro, lo cual favorece una perfecta
transparencia en la comunicacion.

No puedo sino acoger favorablemente la apertura a una discusion doctrinal,
manifestada hoy por la Santa Sede, por la sencilla razén de que fui yo mismo quien la
propuso hace exactamente siete afios, en una carta fechada el 17 de enero de 2019!. En
aquel momento, el Dicasterio no mostré realmente interés por tal discusion, aduciendo
—de forma oral— que era imposible llegar a un acuerdo doctrinal entre la Santa Sede y
la Fraternidad San Pio X.

Por parte de la Fraternidad, una discusion doctrinal era —y sigue siendo— deseable
y util. En efecto, aunque no se llegue a un acuerdo, los intercambios fraternos permiten
conocerse mejor mutuamente, afinar y profundizar los propios argumentos, comprender
mejor el espiritu y las intenciones que animan las posiciones del interlocutor, sobre todo
su amor real por la Verdad, por las almas y por la Iglesia. Esto se aplica, en todo momento,
para ambas partes.

Esa era precisamente mi intenciéon en 2019, cuando sugeri una discusién en un
momento sereno y pacifico, sin la presion o la amenaza de una posible excomuniéon que
habria hecho el dialogo un poco menos libre, lo cual, lamentablemente, sucede hoy.

Dicho esto, aunque me alegra, por supuesto, esta nueva apertura al didlogo y la
respuesta positiva a mi propuesta de 2019, no puedo aceptar, por honestidad intelectual
y fidelidad sacerdotal, ante Dios y ante las almas, la perspectiva y los objetivos en nombre
de los cuales el Dicasterio propone reanudar el didlogo en la situacion actual; ni tampoco,
por otra parte, el aplazamiento de la fecha del 1 de julio.

Le expongo respetuosamente las razones, a las que anadiré algunas consideraciones
complementarias.

1. Ambos sabemos de antemano que no podemos ponernos de acuerdo en materia
doctrinal, especialmente en lo que se refiere a las orientaciones fundamentales
adoptadas desde el Concilio Vaticano II. Este desacuerdo, por parte de la Fraternidad,
no constituye una simple divergencia de opiniones, sino un verdadero caso de
conciencia, nacido de lo que resulta ser una ruptura con la Tradicién de la Iglesia.

1 Cf. Anexo L.



oty
©

Lamentablemente, este complejo nudo se ha vuelto aun méas inextricable con los

desarrollos doctrinales y pastorales surgidos durante los tltimos pontificados.

Por lo tanto, no veo como un proceso de didlogo comun podria conducir a determinar
conjuntamente cudales serian «los minimos necesarios para la plena comunion con la
Iglesia catolica», ya que, como usted mismo ha recordado con franqueza, los textos
del Concilio no pueden ser corregidos, ni puede cuestionarse la legitimidad de la
reforma litturgica.

2. Se entiende que este didlogo deberia permitir aclarar la interpretaciéon del Concilio
Vaticano II. Pero esta ya esta claramente establecida en el posconcilio y en los
sucesivos documentos de la Santa Sede. El Concilio Vaticano II no es un conjunto de
textos libremente interpretables: ha sido recibido, desarrollado y aplicado durante
sesenta anos por los papas que se han sucedido, segun orientaciones doctrinales y
pastorales precisas.

Esta lectura oficial se expresa, por ejemplo, en textos importantes como Redemptor
Homanis, Ut Unum Sint, Evangelit Gaudium o Amoris Leetitia. Se manifiesta
igualmente en la reforma liturgica, comprendida a la luz de los principios reafirmados
en Traditionis Custodes. Todos estos documentos muestran que el marco doctrinal
y pastoral en el que la Santa Sede pretende situar cualquier discusién ya esta
determinado.

3. El didlogo propuesto se presenta hoy en circunstancias que no pueden ignorarse. En
efecto, llevamos siete afios esperando una respuesta favorable a la propuesta de
discusién doctrinal formulada en 2019. Mas recientemente, escribimos en dos
ocasiones al Santo Padre: primero para solicitar una audiencia, y luego para exponer
con claridad y respeto nuestras necesidades y la situacién concreta de la Fraternidad.

Sin embargo, tras un largo silencio, solo cuando se mencionan las consagraciones
episcopales se propone la reanudacion del didlogo, que aparece, por tanto, como
dilatorio y condicionado. En efecto, la mano tendida para la apertura al dialogo va
acompanada, lamentablemente, de otra mano ya dispuesta a infligir sanciones. Se
habla de ruptura de la comunién, de cisma?y de «graves consecuencias». Mas aun,
esta amenaza es ahora publica, lo cual crea una presion dificilmente compatible con
un verdadero deseo de intercambios fraternos y de didlogo constructivo.

4. Por otra parte, no nos parece posible entablar un didlogo para definir cuales serian
los minimos necesarios para la comunion eclesial, simplemente porque esa tarea no
nos corresponde. A lo largo de los siglos, los criterios de pertenencia a la Iglesia han
sido establecidos y definidos por el Magisterio. Aquello que debia creerse de forma
obligatoria para ser catolico siempre se ha ensefiado con autoridad, en constante
fidelidad a la Tradicion.

2 La Fraternidad, sin embargo, se defiende de toda acusacién de cisma y considera, apoyandose en toda la
teologia tradicional y en la ensefianza constante de la Iglesia, que una consagracion episcopal no autorizada
por la Santa Sede, cuando no va acompafiada ni de una intencién cismatica ni de la colaciéon de la
jurisdiccién, no constituye una ruptura de la comunién de la Iglesia. Cf. Anexo II.



Por lo tanto, no vemos cémo estos criterios podrian ser objeto de un discernimiento
comun mediante el didlogo, ni cémo podrian ser reevaluados hoy en dia hasta el punto
de no corresponder ya a lo que la Tradicion de la Iglesia siempre ha ensenado y que
nosotros deseamos observar fielmente, en nuestro lugar.

5. Finalmente, si se prevé un didlogo con vistas a llegar a una declaracion doctrinal que
la Fraternidad pueda aceptar, en relaciéon con el Concilio Vaticano II, no podemos
ignorar los precedentes histéricos de los esfuerzos realizados en este sentido. En
particular, quisiera llamar su atencién sobre el mas reciente: la Santa Sede y la
Fraternidad recorrieron un largo camino de didlogo, iniciado en 2009, particularmente
intenso durante dos afios, y luego continuado de manera mas esporadica hasta el 6
de junio de 2017. Durante todos esos afnos, se busco alcanzar lo que el Dicasterio
propone ahora.

Sin embargo, todo terminé drasticamente con una decisién unilateral por parte del
prefecto de la Congregacion para la Doctrina de la Fe, el Cardenal Miiller, quien, en
junio de 2017, establecié solemnemente, a su manera, los «minimos necesarios para
la plena comunion con la Iglesia catélica», incluyendo explicitamente todo el Concilio
y el posconcilio®. Esto demuestra que, si se insiste en un didlogo doctrinal demasiado
forzado y sin la suficiente serenidad, a largo plazo, en lugar de obtener un resultado
satisfactorio, solo se conseguira agravar la situacion.

Asi pues, ante la constatacion compartida de que no podemos llegar a un acuerdo
sobre la doctrina, me parece que el inico punto en el que podemos coincidir es el de la
caridad hacia las almas y hacia la Iglesia.

Como cardenal y obispo, usted es ante todo un pastor: permitame dirigirme a usted
en ese titulo. La Fraternidad es una realidad objetiva: existe. Por eso, a lo largo de los
anos, los Sumos Pontifices han tomado nota de su existencia y, mediante actos concretos
y significativos, han reconocido el valor del bien que puede realizar, a pesar de su
situacion candnica. Es también por eso que hoy estamos dialogando.

Esta misma Fraternidad le pide unicamente poder continuar haciendo ese mismo
bien a las almas a las que administra los santos sacramentos. No le pide nada mas, ningun
privilegio, ni siquiera una regularizacion canénica que, en el estado actual de las cosas,
es impracticable debido a las divergencias doctrinales. La Fraternidad no puede
abandonar a las almas. La necesidad de las consagraciones es una necesidad concreta a
corto plazo para la supervivencia de la Tradicién, al servicio de la Santa Iglesia catdlica.

Podemos estar de acuerdo en un punto: ninguno de nosotros desea reabrir heridas.
No repetiré aqui todo lo que ya hemos expresado en la carta dirigida al Papa Leén XIV,
de la que usted tiene conocimiento directo. Subrayo solamente que, en la situacion
actual, el inico camino realmente practicable es el de la caridad.

Durante la ultima década, el Papa Francisco y usted mismo han abogado ampliamente
por «la escucha» y la comprension de las situaciones particulares, complejas,

3 Cf. Anexo III.



oty
©
excepcionales, ajenas a los esquemas ordinarios. También han deseado que el derecho
se utilice siempre de forma pastoral, flexible y razonable, sin pretender resolverlo todo
con automatismos juridicos y esquemas preestablecidos. La Fraternidad no le pide otra
cosa en este momento, y sobre todo no lo pide para si misma: lo solicita por esas almas,

respecto de las cuales, como ya se ha prometido al Santo Padre, no tiene otra intencién
que hacerlas verdaderas hijas de la Iglesia romana.

Finalmente, hay otro punto en el que también estamos de acuerdo, y que debe
alentarnos: el tiempo que nos separa del 1 de julio es un tiempo de oracion. Es un
momento en el que imploramos al Cielo una gracia especial y, por parte de la Santa Sede,
comprension. Rezo especialmente por usted al Espiritu Santo y —no lo tome como una
provocacion— a su santisima esposa, la Mediadora de todas las gracias.

Deseo agradecerle sinceramente la atencién que me ha dispensado y el interés que
tenga a bien mostrar a la presente cuestion.

Reciba, Eminencia Reverendisima, la expresion de mis mas distinguidos saludos y de
mi devocion en el Sefior.

Davide Pagliarani

Superior General

+ Alfonso de Galarreta Christian Bouchacourt
Primer Asistente General Segundo Asistente General
+ Bernard Fellay Franz Schmidberger
Primer Consejero General Segundo Consejero General
Ex Superior General Ex Superior General

Anexo I: Carta del Padre Pagliarani a Monsefior Pozzo, del 17 de enero de 2019
Anexo II: Orden y jurisdiccién: la inanidad de la acusacién de cisma
Anexo III: Carta del Cardenal Miiller a Monsenor Fellay, del 6 de junio de 2017



vy
©@
Anexo I
Carta del Padre Pagliarani a Monsenor Pozzo, del 17 de enero de 2019

Excelencia Reverendisima,

Ante todo, quiero agradecerle la benevolente atenciéon que ha manifestado durante todos estos
anos hacia la Fraternidad San Pio X, asi como el amable recibimiento que me brind6é durante
nuestro encuentro del 22 de noviembre de 2018. Mi gratitud se extiende naturalmente también
a Su Eminencia el Cardenal Ladaria.

Tal y como acordamos en dicho encuentro, le escribo en relacién con las discusiones teolégicas
previstas. En comparaciéon con lo que hemos hecho en el pasado, propongo dar prioridad a los
intercambios escritos regulares entre tedlogos de la Santa Sede y de la Fraternidad, previendo,
por ejemplo, dos encuentros anuales.

Los interlocutores que propongo por parte de la Fraternidad son sacerdotes aptos para la
discusién doctrinal. Se trata de los Padres Arnaud Sélégny, Guillaume Gaud y Jean-Michel Gleize.
Por otra parte, esta previsto que el Padre Sélégny resida pronto en la Casa Generalicia, 1o que
permitirda mantener un vinculo mas directo entre nosotros. Esto no impide que otros hermanos
puedan igualmente aportar su contribucion.

Pienso que seria conveniente considerar desde ahora la posibilidad de publicar el resultado de
estas discusiones. Esta idea me vino a la mente al leer la transcripcion de su encuentro del 28 de
febrero de 2018 con mi predecesor. Usted mismo expresé el deseo de que se realizara una
publicacién de este tipo. Es por esta razén que me permito hacer esta sugerencia. Sin embargo,
le dejo a usted la decisién sobre la manera de publicar las respectivas sintesis de nuestras
discusiones, si le parece razonable.

En cuanto a los temas de las discusiones, pienso que seria conveniente que se refieran tanto al
Concilio como al Magisterio posterior. En efecto, en el desarrollo posconciliar, hay muchos
elementos que permiten precisar la verdadera interpretacion que debe darse al Concilio: de ahi
la importancia de incluir en los intercambios el Magisterio posconciliar.

Por lo tanto, propongo la siguiente lista, que deberia permitirnos abarcar practicamente todos
los temas a tratar:

1. Los fundamentos eclesiolégicos del ecumenismo;

La préactica del ecumenismo por parte de la jerarquia de la Iglesia;

Los fundamentos y objetivos del didlogo interreligioso;

La salvacién de los judios segun el Magisterio actual,;

La nueva concepcion del sacerdocio: sus fundamentos teol6gicos y sus consecuencias
liturgicas;

El ministerio petrino a la luz de Apostolos Suos, Ut Unum Sint y otras enseflanzas de
Juan Pablo II;

7. La sinodalidad en el marco del Magisterio actual;

8. La doctrina actual sobre la moral conyugal;

9. La primacia y el papel de la conciencia en el Magisterio conciliar y posconciliar.

ouk L

&

Espero que esto corresponda también a sus expectativas.

Le ruego acepte, Excelencia Reverendisima, mis mas respetuosos saludos ¢n Domino.

Don Davide Pagliarani



Anexo II
Orden y jurisdiccion: la inanidad de la acusacion de cisma

La constitucion Lumen gentium sobre la Iglesia establece en el capitulo III, n.° 21, que el poder
de jurisdiccién es conferido por la consagracion episcopal al mismo tiempo que el poder de orden.
El decreto Christus Dominus sobre el ministerio pastoral de los obispos en la Iglesia enuncia lo
mismo en su preambulo, n.° 3. Y esta afirmacion es retomada por el Cédigo de Derecho Canénico
de 1983, en el canon 375 § 2. Ahora bien, en la Iglesia, la recepcién del poder episcopal de
jurisdiccién depende, por derecho divino, de la voluntad del Papa, y el cisma se define
precisamente como el acto de quien se arroga una jurisdicciéon de forma auténoma y sin tener en
cuenta la voluntad del Papa. Por ello, segiin estos documentos, una consagracion episcopal
realizada contra la voluntad del Papa seria necesariamente un acto cismatico.

Este argumento, que pretende concluir que las futuras consagraciones episcopales dentro de la
Fraternidad serian cismaticas, se basa enteramente en el postulado del Concilio Vaticano II segiin
el cual la consagracion episcopal confiere tanto el poder de orden como el de jurisdiccion.

Sin embargo, en opinién de pastores y teélogos cuya autoridad era reconocida en el momento
del Concilio Vaticano II, este postulado no es tradicional y carece de fundamento sélido. Durante
el Concilio, el Cardenal Browne y Monsefior Luigi Carli lo demostraron en sus comentarios
escritos sobre el esquema de la futura constitucion Lumen Gentium. Monsefior Dino Staffa hizo
lo mismo, basdandose en los datos mas contrastados de la Tradicién.

Pio XII declaré en tres ocasiones, en Mystict Corporis en 1943, en Ad Sinarum Gentem en
1954 y en Ad Apostolorum Principis en 1958, que el poder episcopal ordinario de gobierno del
que gozan los obispos, ¥ que ejercen bajo la autoridad del Sumo Pontifice, les es comunicado de
manera inmediata, es decir, sin la mediacién de la consagracién episcopal, por el mismo Sumo
Pontifice: «zmmediate sibt ab eodem Pontifice Summo impertita». Si este poder les es
conferido de manera inmediata por el solo acto de la voluntad del Papa, no se ve como podria
derivarse de la consagracion.

Tanto mas cuanto que la mayoria de los tedlogos y canonistas niegan absolutamente que la
consagracion episcopal otorgue el poder de jurisdiccion.

Y la disciplina de la Iglesia contradice esta tesis. En efecto, si el poder de jurisdiccion es conferido
mediante la consagracion, ;como es que un Sumo Pontifice elegido, que atin no hubiera sido
consagrado obispo, posee por derecho divino la plenitud del poder de jurisdicciéon, asi como la
infalibilidad, desde el mismo momento en que acepta su elecciéon? Siguiendo esta misma légica,
si es la consagracion la que confiere la jurisdiccion, los obispos residenciales nombrados, pero
aln no consagrados, aunque ya estén establecidos al frente de su didcesis como verdaderos
pastores, no tendrian ningtin poder de jurisdicciéon ni ningiin derecho a participar en los concilios,
cuando en realidad si tienen estas dos prerrogativas antes de su consagracion episcopal. En
cuanto a los obispos titulares, que no gozan de autoridad sobre ninguna diécesis, habrian estado
privados durante siglos del ejercicio de un poder de jurisdiccién que, segin Lumen Gentium,
habrian recibido en virtud de su consagracion.

Si se objeta que la consagraciéon ya confiere un poder de jurisdiccién propiamente dicho, pero
que requiere la intervencion del Papa para poder ejercerse concretamente, respondemos que
esta distincion es artificiosa, ya que Pio XII afirma claramente que es el poder de jurisdicciéon en
su esencia lo que es comunicado inmediatamente por el Papa, quien, por tanto, no se limita
simplemente a realizar una condicién necesaria para el recto ejercicio de dicho poder.

Los obispos que seran consagrados el proximo 1 de julio como auxiliares de la Fraternidad no se
arrogaran, por tanto, ninguna jurisdiccién contra la voluntad del Papa, y no seran en modo alguno
cismaticos.



vy
©@
Anexo III
Carta del Cardenal Miiller a Monsenor Fellay, del 6 de junio de 2017

Excelencia,

Como usted sabe, el Papa Francisco ha manifestado en repetidas ocasiones su buena voluntad
hacia su Fraternidad Sacerdotal, concediendo en particular a todos los sacerdotes miembros la
facultad de confesar validamente a los fieles y autorizando a los Ordinarios del lugar a otorgar
licencias para la celebraciéon de matrimonios de los fieles que siguen la actividad pastoral de su
Fraternidad. Por otra parte, continda la discusiéon sobre las cuestiones relativas al pleno
restablecimiento de la comunién de su Fraternidad con la Iglesia catolica.

A este respecto, con la aprobacién del Sumo Pontifice, he considerado necesario someter a la
Sesién Ordinaria de nuestra Congregacion, reunida el pasado 10 de mayo, el texto de la
Declaracién doctrinal que le fue transmitido durante el encuentro del 13 de junio de 2016, como
condicién necesaria para el pleno restablecimiento de la comunién. He aqui, a propdésito de ello,
las decisiones unanimes de todos los Miembros de nuestro Dicasterio:

1. Esnecesario exigir a los miembros de la Fraternidad Sacerdotal San Pio X la adhesién a
la nueva férmula de la Professio Fide: de 1988. En consecuencia, ya no es suficiente
pedirles que emitan la Professio Fider de 1962.

2. Elnuevo texto de la Declaracion doctrinal debe incluir un parrafo en el que los firmantes
declaren, de manera explicita, su aceptacién de las ensefianzas del Concilio Vaticano Il y
las del periodo postconciliar, otorgando a dichas afirmaciones doctrinales el grado de
adhesién que les corresponde.

3. Los miembros de la Fraternidad Sacerdotal San Pio X deben reconocer no solo la validez,
sino también la legitimidad del rito de la Santa Misa y de los Sacramentos, segtin los libros
liturgicos promulgados después del Concilio Vaticano II.

En la Audiencia concedida al Cardenal Prefecto el 20 de mayo de 2017, el Sumo Pontifice aprobd
estas decisiones.

Al comunicéarselas, le agradeceria que tuviera a bien darlas a conocer a los miembros de la
Fraternidad Sacerdotal San Pio X.

Asegurandole mi oracién por su delicada mision, le ruego acepte la expresiéon de mis sentimientos
de sincera devocion en el Sefor.

Gerhard Card. Miiller, Prefecto



