
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Casa Generalicia – Schloss Schwandegg – CH-6313 Menzingen ZG – T. +41 41 757 10 50  

COMUNICADO 
DE LA CASA GENERALICIA 

Durante la reunión celebrada el pasado 12 de febrero entre el Padre Pagliarani, Superior 
General de la Fraternidad Sacerdotal San Pío X, y Su Eminencia el Cardenal Víctor 
Manuel Fernández, Prefecto del Dicasterio para la Doctrina de la Fe, organizada tras el 
anuncio de las futuras consagraciones episcopales para la Fraternidad, este último 
propuso «un camino de diálogo específicamente teológico, según una metodología muy 
precisa, […] para poner de relieve los mínimos necesarios para la plena comunión con la 
Iglesia católica», condicionando este diálogo a la suspensión de las consagraciones 
episcopales anunciadas. 

A petición del Prefecto del Dicasterio, el Superior General presentó esta propuesta a los 
miembros de su Consejo, y se tomó el tiempo necesario para evaluarla. 

El 18 de febrero, el Padre Pagliarani envió su respuesta por escrito al Cardenal, 
acompañada de varios anexos y firmada por los cinco miembros del consejo general. 

Dado que la cuestión es ahora de dominio público, a raíz del comunicado publicado por 
la Santa Sede el 12 de febrero, parece oportuno hacer público también el contenido de 
esta carta y sus anexos, a fin de permitir a los fieles interesados conocer con precisión la 
respuesta dada. 

El Superior General confía esta situación a la oración de los miembros de la Fraternidad 
y de todos los fieles. Pide que el rezo del rosario, así como los sacrificios del tiempo de 
Cuaresma que comienza, se ofrezcan especialmente por el Santo Padre, por el bien de la 
Santa Iglesia y para preparar dignamente las almas para la ceremonia del 1 de julio. 

Menzingen, 19 de febrero de 2026 
  



 

 

Carta del Padre Pagliarani   
al Cardenal Fernández 

Menzingen, 18 de febrero de 2026 

Miércoles de Ceniza 

Eminencia Reverendísima, 

Ante todo, le agradezco haberme recibido el pasado 12 de febrero, así como haber 
hecho público el contenido de nuestro encuentro, lo cual favorece una perfecta 
transparencia en la comunicación. 

No puedo sino acoger favorablemente la apertura a una discusión doctrinal, 
manifestada hoy por la Santa Sede, por la sencilla razón de que fui yo mismo quien la 
propuso hace exactamente siete años, en una carta fechada el 17 de enero de 20191. En 
aquel momento, el Dicasterio no mostró realmente interés por tal discusión, aduciendo 
—de forma oral— que era imposible llegar a un acuerdo doctrinal entre la Santa Sede y 
la Fraternidad San Pío X. 

Por parte de la Fraternidad, una discusión doctrinal era —y sigue siendo— deseable 
y útil. En efecto, aunque no se llegue a un acuerdo, los intercambios fraternos permiten 
conocerse mejor mutuamente, afinar y profundizar los propios argumentos, comprender 
mejor el espíritu y las intenciones que animan las posiciones del interlocutor, sobre todo 
su amor real por la Verdad, por las almas y por la Iglesia. Esto se aplica, en todo momento, 
para ambas partes. 

Esa era precisamente mi intención en 2019, cuando sugerí una discusión en un 
momento sereno y pacífico, sin la presión o la amenaza de una posible excomunión que 
habría hecho el diálogo un poco menos libre, lo cual, lamentablemente, sucede hoy. 

Dicho esto, aunque me alegra, por supuesto, esta nueva apertura al diálogo y la 
respuesta positiva a mi propuesta de 2019, no puedo aceptar, por honestidad intelectual 
y fidelidad sacerdotal, ante Dios y ante las almas, la perspectiva y los objetivos en nombre 
de los cuales el Dicasterio propone reanudar el diálogo en la situación actual; ni tampoco, 
por otra parte, el aplazamiento de la fecha del 1 de julio.  

Le expongo respetuosamente las razones, a las que añadiré algunas consideraciones 
complementarias. 

1. Ambos sabemos de antemano que no podemos ponernos de acuerdo en materia 
doctrinal, especialmente en lo que se refiere a las orientaciones fundamentales 
adoptadas desde el Concilio Vaticano II. Este desacuerdo, por parte de la Fraternidad, 
no constituye una simple divergencia de opiniones, sino un verdadero caso de 
conciencia, nacido de lo que resulta ser una ruptura con la Tradición de la Iglesia. 

 
1 Cf. Anexo I. 



 

 

Lamentablemente, este complejo nudo se ha vuelto aún más inextricable con los 
desarrollos doctrinales y pastorales surgidos durante los últimos pontificados.  

Por lo tanto, no veo cómo un proceso de diálogo común podría conducir a determinar 
conjuntamente cuáles serían «los mínimos necesarios para la plena comunión con la 
Iglesia católica», ya que, como usted mismo ha recordado con franqueza, los textos 
del Concilio no pueden ser corregidos, ni puede cuestionarse la legitimidad de la 
reforma litúrgica. 

2. Se entiende que este diálogo debería permitir aclarar la interpretación del Concilio 
Vaticano II. Pero esta ya está claramente establecida en el posconcilio y en los 
sucesivos documentos de la Santa Sede. El Concilio Vaticano II no es un conjunto de 
textos libremente interpretables: ha sido recibido, desarrollado y aplicado durante 
sesenta años por los papas que se han sucedido, según orientaciones doctrinales y 
pastorales precisas. 

Esta lectura oficial se expresa, por ejemplo, en textos importantes como Redemptor 
Hominis, Ut Unum Sint, Evangelii Gaudium o Amoris Lætitia. Se manifiesta 
igualmente en la reforma litúrgica, comprendida a la luz de los principios reafirmados 
en Traditionis Custodes. Todos estos documentos muestran que el marco doctrinal 
y pastoral en el que la Santa Sede pretende situar cualquier discusión ya está 
determinado. 

3. El diálogo propuesto se presenta hoy en circunstancias que no pueden ignorarse. En 
efecto, llevamos siete años esperando una respuesta favorable a la propuesta de 
discusión doctrinal formulada en 2019. Más recientemente, escribimos en dos 
ocasiones al Santo Padre: primero para solicitar una audiencia, y luego para exponer 
con claridad y respeto nuestras necesidades y la situación concreta de la Fraternidad.  

Sin embargo, tras un largo silencio, solo cuando se mencionan las consagraciones 
episcopales se propone la reanudación del diálogo, que aparece, por tanto, como 
dilatorio y condicionado. En efecto, la mano tendida para la apertura al diálogo va 
acompañada, lamentablemente, de otra mano ya dispuesta a infligir sanciones. Se 
habla de ruptura de la comunión, de cisma2 y de «graves consecuencias». Más aún, 
esta amenaza es ahora pública, lo cual crea una presión difícilmente compatible con 
un verdadero deseo de intercambios fraternos y de diálogo constructivo.  

4. Por otra parte, no nos parece posible entablar un diálogo para definir cuáles serían 
los mínimos necesarios para la comunión eclesial, simplemente porque esa tarea no 
nos corresponde. A lo largo de los siglos, los criterios de pertenencia a la Iglesia han 
sido establecidos y definidos por el Magisterio. Aquello que debía creerse de forma 
obligatoria para ser católico siempre se ha enseñado con autoridad, en constante 
fidelidad a la Tradición. 

 
2 La Fraternidad, sin embargo, se defiende de toda acusación de cisma y considera, apoyándose en toda la 
teología tradicional y en la enseñanza constante de la Iglesia, que una consagración episcopal no autorizada 
por la Santa Sede, cuando no va acompañada ni de una intención cismática ni de la colación de la 
jurisdicción, no constituye una ruptura de la comunión de la Iglesia. Cf. Anexo II. 



 

 

Por lo tanto, no vemos cómo estos criterios podrían ser objeto de un discernimiento 
común mediante el diálogo, ni cómo podrían ser reevaluados hoy en día hasta el punto 
de no corresponder ya a lo que la Tradición de la Iglesia siempre ha enseñado y que 
nosotros deseamos observar fielmente, en nuestro lugar. 

5. Finalmente, si se prevé un diálogo con vistas a llegar a una declaración doctrinal que 
la Fraternidad pueda aceptar, en relación con el Concilio Vaticano II, no podemos 
ignorar los precedentes históricos de los esfuerzos realizados en este sentido. En 
particular, quisiera llamar su atención sobre el más reciente: la Santa Sede y la 
Fraternidad recorrieron un largo camino de diálogo, iniciado en 2009, particularmente 
intenso durante dos años, y luego continuado de manera más esporádica hasta el 6 
de junio de 2017. Durante todos esos años, se buscó alcanzar lo que el Dicasterio 
propone ahora.  

Sin embargo, todo terminó drásticamente con una decisión unilateral por parte del 
prefecto de la Congregación para la Doctrina de la Fe, el Cardenal Müller, quien, en 
junio de 2017, estableció solemnemente, a su manera, los «mínimos necesarios para 
la plena comunión con la Iglesia católica», incluyendo explícitamente todo el Concilio 
y el posconcilio3. Esto demuestra que, si se insiste en un diálogo doctrinal demasiado 
forzado y sin la suficiente serenidad, a largo plazo, en lugar de obtener un resultado 
satisfactorio, solo se conseguirá agravar la situación. 

 

Así pues, ante la constatación compartida de que no podemos llegar a un acuerdo 
sobre la doctrina, me parece que el único punto en el que podemos coincidir es el de la 
caridad hacia las almas y hacia la Iglesia. 

Como cardenal y obispo, usted es ante todo un pastor: permítame dirigirme a usted 
en ese título. La Fraternidad es una realidad objetiva: existe. Por eso, a lo largo de los 
años, los Sumos Pontífices han tomado nota de su existencia y, mediante actos concretos 
y significativos, han reconocido el valor del bien que puede realizar, a pesar de su 
situación canónica. Es también por eso que hoy estamos dialogando. 

Esta misma Fraternidad le pide únicamente poder continuar haciendo ese mismo 
bien a las almas a las que administra los santos sacramentos. No le pide nada más, ningún 
privilegio, ni siquiera una regularización canónica que, en el estado actual de las cosas, 
es impracticable debido a las divergencias doctrinales. La Fraternidad no puede 
abandonar a las almas. La necesidad de las consagraciones es una necesidad concreta a 
corto plazo para la supervivencia de la Tradición, al servicio de la Santa Iglesia católica. 

Podemos estar de acuerdo en un punto: ninguno de nosotros desea reabrir heridas. 
No repetiré aquí todo lo que ya hemos expresado en la carta dirigida al Papa León XIV, 
de la que usted tiene conocimiento directo. Subrayo solamente que, en la situación 
actual, el único camino realmente practicable es el de la caridad. 

Durante la última década, el Papa Francisco y usted mismo han abogado ampliamente 
por «la escucha» y la comprensión de las situaciones particulares, complejas, 

 
3 Cf. Anexo III. 



 

 

excepcionales, ajenas a los esquemas ordinarios. También han deseado que el derecho 
se utilice siempre de forma pastoral, flexible y razonable, sin pretender resolverlo todo 
con automatismos jurídicos y esquemas preestablecidos. La Fraternidad no le pide otra 
cosa en este momento, y sobre todo no lo pide para sí misma: lo solicita por esas almas, 
respecto de las cuales, como ya se ha prometido al Santo Padre, no tiene otra intención 
que hacerlas verdaderas hijas de la Iglesia romana. 

Finalmente, hay otro punto en el que también estamos de acuerdo, y que debe 
alentarnos: el tiempo que nos separa del 1 de julio es un tiempo de oración. Es un 
momento en el que imploramos al Cielo una gracia especial y, por parte de la Santa Sede, 
comprensión. Rezo especialmente por usted al Espíritu Santo y —no lo tome como una 
provocación— a su santísima esposa, la Mediadora de todas las gracias. 

Deseo agradecerle sinceramente la atención que me ha dispensado y el interés que 
tenga a bien mostrar a la presente cuestión. 

Reciba, Eminencia Reverendísima, la expresión de mis más distinguidos saludos y de 
mi devoción en el Señor. 

 

Davide Pagliarani  
Superior General 

  + Alfonso de Galarreta Christian Bouchacourt 

  Primer Asistente General Segundo Asistente General 

 + Bernard Fellay   Franz Schmidberger 
 Primer Consejero General   Segundo Consejero General 
 Ex Superior General   Ex Superior General 

 

 

 

Anexo I: Carta del Padre Pagliarani a Monseñor Pozzo, del 17 de enero de 2019 
Anexo II: Orden y jurisdicción: la inanidad de la acusación de cisma 
Anexo III: Carta del Cardenal Müller a Monseñor Fellay, del 6 de junio de 2017 
  



 

 

Anexo I 
Carta del Padre Pagliarani a Monseñor Pozzo, del 17 de enero de 2019 

Excelencia Reverendísima, 

Ante todo, quiero agradecerle la benevolente atención que ha manifestado durante todos estos 
años hacia la Fraternidad San Pío X, así como el amable recibimiento que me brindó durante 
nuestro encuentro del 22 de noviembre de 2018. Mi gratitud se extiende naturalmente también 
a Su Eminencia el Cardenal Ladaria. 

Tal y como acordamos en dicho encuentro, le escribo en relación con las discusiones teológicas 
previstas. En comparación con lo que hemos hecho en el pasado, propongo dar prioridad a los 
intercambios escritos regulares entre teólogos de la Santa Sede y de la Fraternidad, previendo, 
por ejemplo, dos encuentros anuales. 

Los interlocutores que propongo por parte de la Fraternidad son sacerdotes aptos para la 
discusión doctrinal. Se trata de los Padres Arnaud Sélégny, Guillaume Gaud y Jean-Michel Gleize. 
Por otra parte, está previsto que el Padre Sélégny resida pronto en la Casa Generalicia, lo que 
permitirá mantener un vínculo más directo entre nosotros. Esto no impide que otros hermanos 
puedan igualmente aportar su contribución. 

Pienso que sería conveniente considerar desde ahora la posibilidad de publicar el resultado de 
estas discusiones. Esta idea me vino a la mente al leer la transcripción de su encuentro del 28 de 
febrero de 2018 con mi predecesor. Usted mismo expresó el deseo de que se realizara una 
publicación de este tipo. Es por esta razón que me permito hacer esta sugerencia. Sin embargo, 
le dejo a usted la decisión sobre la manera de publicar las respectivas síntesis de nuestras 
discusiones, si le parece razonable. 

En cuanto a los temas de las discusiones, pienso que sería conveniente que se refieran tanto al 
Concilio como al Magisterio posterior. En efecto, en el desarrollo posconciliar, hay muchos 
elementos que permiten precisar la verdadera interpretación que debe darse al Concilio: de ahí 
la importancia de incluir en los intercambios el Magisterio posconciliar. 

Por lo tanto, propongo la siguiente lista, que debería permitirnos abarcar prácticamente todos 
los temas a tratar: 

1. Los fundamentos eclesiológicos del ecumenismo; 
2. La práctica del ecumenismo por parte de la jerarquía de la Iglesia; 
3. Los fundamentos y objetivos del diálogo interreligioso; 
4. La salvación de los judíos según el Magisterio actual; 
5. La nueva concepción del sacerdocio: sus fundamentos teológicos y sus consecuencias 

litúrgicas; 
6. El ministerio petrino a la luz de Apostolos Suos, Ut Unum Sint y otras enseñanzas de 

Juan Pablo II; 
7. La sinodalidad en el marco del Magisterio actual; 
8. La doctrina actual sobre la moral conyugal; 
9. La primacía y el papel de la conciencia en el Magisterio conciliar y posconciliar. 

Espero que esto corresponda también a sus expectativas. 

Le ruego acepte, Excelencia Reverendísima, mis más respetuosos saludos in Domino.  

Don Davide Pagliarani  



 

 

Anexo II 
Orden y jurisdicción: la inanidad de la acusación de cisma 

La constitución Lumen gentium sobre la Iglesia establece en el capítulo III, n.° 21, que el poder 
de jurisdicción es conferido por la consagración episcopal al mismo tiempo que el poder de orden. 
El decreto Christus Dominus sobre el ministerio pastoral de los obispos en la Iglesia enuncia lo 
mismo en su preámbulo, n.° 3. Y esta afirmación es retomada por el Código de Derecho Canónico 
de 1983, en el canon 375 § 2.  Ahora bien, en la Iglesia, la recepción del poder episcopal de 
jurisdicción depende, por derecho divino, de la voluntad del Papa, y el cisma se define 
precisamente como el acto de quien se arroga una jurisdicción de forma autónoma y sin tener en 
cuenta la voluntad del Papa. Por ello, según estos documentos, una consagración episcopal 
realizada contra la voluntad del Papa sería necesariamente un acto cismático. 

Este argumento, que pretende concluir que las futuras consagraciones episcopales dentro de la 
Fraternidad serían cismáticas, se basa enteramente en el postulado del Concilio Vaticano II según 
el cual la consagración episcopal confiere tanto el poder de orden como el de jurisdicción. 

Sin embargo, en opinión de pastores y teólogos cuya autoridad era reconocida en el momento 
del Concilio Vaticano II, este postulado no es tradicional y carece de fundamento sólido. Durante 
el Concilio, el Cardenal Browne y Monseñor Luigi Carli lo demostraron en sus comentarios 
escritos sobre el esquema de la futura constitución Lumen Gentium. Monseñor Dino Staffa hizo 
lo mismo, basándose en los datos más contrastados de la Tradición. 

Pío XII declaró en tres ocasiones, en Mystici Corporis en 1943, en Ad Sinarum Gentem en 
1954 y en Ad Apostolorum Principis en 1958, que el poder episcopal ordinario de gobierno del 
que gozan los obispos, y que ejercen bajo la autoridad del Sumo Pontífice, les es comunicado de 
manera inmediata, es decir, sin la mediación de la consagración episcopal, por el mismo Sumo 
Pontífice: «immediate sibi ab eodem Pontifice Summo impertita». Si este poder les es 
conferido de manera inmediata por el solo acto de la voluntad del Papa, no se ve cómo podría 
derivarse de la consagración.  

Tanto más cuanto que la mayoría de los teólogos y canonistas niegan absolutamente que la 
consagración episcopal otorgue el poder de jurisdicción. 

Y la disciplina de la Iglesia contradice esta tesis. En efecto, si el poder de jurisdicción es conferido 
mediante la consagración, ¿cómo es que un Sumo Pontífice elegido, que aún no hubiera sido 
consagrado obispo, posee por derecho divino la plenitud del poder de jurisdicción, así como la 
infalibilidad, desde el mismo momento en que acepta su elección? Siguiendo esta misma lógica, 
si es la consagración la que confiere la jurisdicción, los obispos residenciales nombrados, pero 
aún no consagrados, aunque ya estén establecidos al frente de su diócesis como verdaderos 
pastores, no tendrían ningún poder de jurisdicción ni ningún derecho a participar en los concilios, 
cuando en realidad sí tienen estas dos prerrogativas antes de su consagración episcopal. En 
cuanto a los obispos titulares, que no gozan de autoridad sobre ninguna diócesis, habrían estado 
privados durante siglos del ejercicio de un poder de jurisdicción que, según Lumen Gentium, 
habrían recibido en virtud de su consagración. 

Si se objeta que la consagración ya confiere un poder de jurisdicción propiamente dicho, pero 
que requiere la intervención del Papa para poder ejercerse concretamente, respondemos que 
esta distinción es artificiosa, ya que Pío XII afirma claramente que es el poder de jurisdicción en 
su esencia lo que es comunicado inmediatamente por el Papa, quien, por tanto, no se limita 
simplemente a realizar una condición necesaria para el recto ejercicio de dicho poder.  

Los obispos que serán consagrados el próximo 1 de julio como auxiliares de la Fraternidad no se 
arrogarán, por tanto, ninguna jurisdicción contra la voluntad del Papa, y no serán en modo alguno 
cismáticos.   



 

 

Anexo III 
Carta del Cardenal Müller a Monseñor Fellay, del 6 de junio de 2017 

Excelencia, 

Como usted sabe, el Papa Francisco ha manifestado en repetidas ocasiones su buena voluntad 
hacia su Fraternidad Sacerdotal, concediendo en particular a todos los sacerdotes miembros la 
facultad de confesar válidamente a los fieles y autorizando a los Ordinarios del lugar a otorgar 
licencias para la celebración de matrimonios de los fieles que siguen la actividad pastoral de su 
Fraternidad. Por otra parte, continúa la discusión sobre las cuestiones relativas al pleno 
restablecimiento de la comunión de su Fraternidad con la Iglesia católica. 

A este respecto, con la aprobación del Sumo Pontífice, he considerado necesario someter a la 
Sesión Ordinaria de nuestra Congregación, reunida el pasado 10 de mayo, el texto de la 
Declaración doctrinal que le fue transmitido durante el encuentro del 13 de junio de 2016, como 
condición necesaria para el pleno restablecimiento de la comunión. He aquí, a propósito de ello, 
las decisiones unánimes de todos los Miembros de nuestro Dicasterio: 

1. Es necesario exigir a los miembros de la Fraternidad Sacerdotal San Pío X la adhesión a 
la nueva fórmula de la Professio Fidei de 1988. En consecuencia, ya no es suficiente 
pedirles que emitan la Professio Fidei de 1962. 

2. El nuevo texto de la Declaración doctrinal debe incluir un párrafo en el que los firmantes 
declaren, de manera explícita, su aceptación de las enseñanzas del Concilio Vaticano II y 
las del período postconciliar, otorgando a dichas afirmaciones doctrinales el grado de 
adhesión que les corresponde. 

3. Los miembros de la Fraternidad Sacerdotal San Pío X deben reconocer no solo la validez, 
sino también la legitimidad del rito de la Santa Misa y de los Sacramentos, según los libros 
litúrgicos promulgados después del Concilio Vaticano II. 

En la Audiencia concedida al Cardenal Prefecto el 20 de mayo de 2017, el Sumo Pontífice aprobó 
estas decisiones. 

Al comunicárselas, le agradecería que tuviera a bien darlas a conocer a los miembros de la 
Fraternidad Sacerdotal San Pío X. 

Asegurándole mi oración por su delicada misión, le ruego acepte la expresión de mis sentimientos 
de sincera devoción en el Señor. 

Gerhard Card. Müller, Prefecto 

 

 


